
7
 �IE

�
�
�

�A

Rozmyślanie60

�IE����A (�zwa� ��)

Rozmyślanie

Z Ewangelii według św. Mateusza:

Gdy Jezus przyszedł w okolice Cezarei Filipowej, py�ał swych uczniów: «Za kogo 
ludzie uważają Sy�a Człowieczego?» A oni odpowiedzieli: «Jedni za Jana Chrzci-

ciela, inni za Eliasza, jeszcze inni za Jeremiasza albo za jednego z proroków». Jezus 
zapy�ał ich: «A wy za kogo Mnie uważacie?» Odpowiedział Szy�on Piotr: «Ty jesteś 
Mesjasz, Sy� Boga ży�ego». Na to Jezus mu rzekł: «Błogosławiony jesteś, Szy�onie, 
sy�u Jony. Albowiem nie objawił� ci tego ciało i krew, lecz Ojciec mój, któr� jest w nie-
bie. Otóż i Ja tobie powiadam: Ty jesteś Piotr [czyli Opoka] i na tej opoce zbuduję 
Kościół mój, a bramy piekielne go nie przemogą. I tobie dam klucze królest�a nie-
bieskiego; cokolwiek zwiążesz na ziemi, będzie związane w niebie, a co rozwiążesz na 
ziemi, będzie rozwiązane w niebie». Wtedy surowo zabronił uczniom, aby nikomu 
nie mówili, że On jest Mesjaszem. Odtąd zaczął Jezus Chr�st�s wskazy�ać swoim 
uczniom na to, że musi udać się do Jerozolimy i wiele wycier�ieć od starszych i arcyka-
płanów oraz uczonych w Piśmie; że będzie zabit� i trzeciego dnia zmar��ychwstanie. 
A Piotr wziął Go na bok i począł robić Mu wyrzut�: «Panie, niech Cię Bóg broni! Nie 
przyjdzie to nigdy na Ciebie». Lecz On odwrócił się i rzekł do Piotra: «Zejdź Mi z oczu, 
szatanie! Jesteś Mi zawadą, bo nie myślisz po Bożemu, lecz po ludzku».

W proklamowanej dziś Ewangelii padają dwa pytania: „Za kogo lu-
dzie uważają Syna Człowieczego?” oraz „Za kogo wy (uczniowie Je-
zusa) uważacie Syna Człowieczego?”. Zanim pochylimy się nad tymi 
pytaniami, musimy zastanowić się, co oznacza określenie „Syn Czło-
wieczy”, które Jezus odnosi do siebie. Tytuł ten występuje także w in-
nych miejscach Mateuszowej Ewangelii i zawsze jest specyficznym 
samookreśleniem Pana Jezusa. 

Dla słuchaczy współczesnych Jezusowi był to tytuł zagadkowy, 
który prawdopodobnie wprawiał ich w zakłopotanie. Zajmujący się 
studiowaniem Biblii wskazują, że tytuł „Syn Człowieczy” w Palesty-
nie w I w. n.e. mógł być rozumiany na dwa sposoby. Od strony czy-
sto językowej był idiomem, tzn. ma znaczenie przenośne i dosłownie 
oznacza po prostu człowieka. Słowo „syn” jest bowiem odnoszone 

7
ks. Andrzej
Owor�szkoMt 16,13-23



7
 S

IE
R
P
N

IA

Rozmyślanie 61

nie tylko do biologicznego potomka, ale wskazuje na przynależność 
do jakiegoś narodu, grupy społecznej czy określonego zawodu (np. 
synowie Izraela to Izraelici). Ponadto, niektórzy twierdzą, że tytuł ten 
był używany w celu zastąpienia zaimka osobowego „ja”. Taka forma 
zastępcza była określeniem bardziej dyplomatycznym, wskazywała 
na osobę przemawiającą w sposób niebezpośredni.

Termin „Syn Człowieczy” miał też znaczenie teologiczne. W Księ-
dze Daniela (Dn 7,13-14) pojawia się tajemnicza, mesjańska postać 
przybywającego na obłokach „jakby Syna Człowieczego”, która otrzy-
muje władzę od samego Boga. Egzegeci do dziś spierają się, kim jest 
ów „jakby Syn Człowieczy”. Czy jest to Mesjasz? A może upersonifi-
kowany Lud Boży? Ważne jest, że ta tajemnicza postać pojawia się 
w  kluczowym momencie historii zbawienia. Przynosi wyzwolenie 
i pokonuje moce wrogie Panu Bogu.

Biorąc to pod uwagę, należy sądzić, że Chrystus połączył dwa za-
stosowania tego tytułu. Mówiąc o „Synu Człowieczym”, miał na myśli 
siebie, ale jednocześnie wskazywał na swoją rolę jako Zbawcy, przy-
noszącego ostateczne odkupienie. W wypowiedziach o „Synu Czło-
wieczym” pojawiają się bowiem nawiązania do jego ziemskiego losu 
(„Syn Człowieczy nie ma miejsca, gdzie by głowę mógł oprzeć”), do 
funkcji sędziego w czasach ostatecznych („Przy odrodzeniu, gdy Syn 
Człowieczy zasiądzie na swym tronie chwały...”) oraz do jego zapo-
wiedzi swojej śmierci i swego zmartwychwstania („Syn Człowieczy 
będzie wydany w ręce ludzi. Oni zabiją Go, ale trzeciego dnia zmar-
twychwstanie”).

Rozumiejąc już ten tytuł, można śmiało odpowiedzieć na posta-
wione przez Pana Jezusa pytania. Odpowiedź na pierwsze jest sto-
sunkowo prosta. Wystarczy włączyć telewizor czy radio, wziąć do 
ręki gazetę i już wiemy, kim dla innych jest Jezus Chrystus. To py-
tanie nie wymaga od nas wewnętrznego zaangażowania, wystarczy 
przywołać opinie innych, zaprezentować zasłyszane poglądy. Sprawa 
staje się trudniejsza, kiedy to nam stawia się takie pytanie. Doskonale 
wiemy, że deklaracja, że Jezus jest moim Bogiem, nie wystarcza. Tak 
naprawdę chodzi o mój styl życia i moje wybory, które potwierdzają 
bądź nie, moja przynależność do Chrystusa. 

Znamienny jest fakt, że Pan Jezus stawia to pytanie swoim 
uczniom w okolicach Cezarei Filipowej. Miasto to leży w rejonie 



7
 SIE

R
P
N

IA

Rozmyślanie62

jednego z trzech źródeł, które tworzą Jordan. Grotę, z której wypływa 
woda, Grecy poświęcili bogu źródeł. Nazywali go Panem. A w 20 roku 
przed narodzeniem Chrystusa, Herod Wielki obok ołtarza pogańskie-
go bożka Pana wzniósł świątynię dedykowaną cesarzowi. Właśnie 
tutaj, gdzie czczono pogańskiego bożka, Pana natury, i oddawano bo-
ską cześć cesarzowi, Żydzi oczekiwali nadejścia kresu czasów. W ta-
kim kontekście geograficznym i religijnym pada to pytanie. Można 
zatem powiedzieć, że Jezus pyta uczniów o to, kim On jest w pogań-
skim świecie.

Łatwo jest nam uznać w Jezusie Chrystusie Mesjasza i wyznać tę 
prawdę ustami, trudniej potwierdzić ją własnym życiem. Wyznanie 
wiary w Jezusa to deklaracja, że Jego droga staje się drogą mojego 
życia. Oddzielanie praktyk religijnych od przekonania, że jest się wie-
rzącym, to chyba najczęstszy grzech współczesnego pokolenia. Czę-
sto wydaje się nam, że uznanie Jezusa za swojego Pana nie musi wią-
zać się ze zmianą myślenia i stylu życia. Iluż celebrytów i polityków, 
iluż chrześcijan określa dziś siebie jako wierzących, a żyje tak, jakby 
Boga nie było.

Kiedy Piotr wyznaje swoją wiarę w Jezusa jako Syna Bożego, sły-
szy słowa pochwały: jesteś błogosławiony, szczęśliwy. Pełne pozna-
nie tajemnicy Chrystusa nie pochodzi od ludzi, ale od Boga. Piotr nie 
mógł sam z siebie uznać Jezusa za Syna Bożego – mogły mu to obja-
wić „ciało i krew”. Poznanie to pochodzi od Ojca. Z tego powodu Jezus 
wybrał go, aby był „skałą” w Kościele. W języku aramejskim „Piotr” 
i „skała” to jedno i to samo słowo. Piotr ma być skałą jako ten, który 
wyznaje Jezusa. Inni uczniowie będą budowali na fundamencie wiary 
Piotra, czyniąc to samo wyznanie. 

Po zapowiedzi budowy Kościoła na skale, czyli po zapowiedzi 
prymatu Piotra, Jezus udziela Piotrowi władzy kluczy: „Tobie dam 
klucze królestwa niebieskiego: cokolwiek zwiążesz na ziemi, będzie 
związane w niebie, a co rozwiążesz na ziemi, będzie rozwiązane 
w niebie” (Mt 16,19). Symbolika kluczy odgrywa w Biblii ważną rolę. 
Otóż w myśleniu semickim ten, kto otrzymał klucze, jest nie tylko 
odźwiernym, ale przede wszystkim jest administratorem, zarządcą 
domu czy miasta. Temu, komu powierzone zostały klucze, powierzo-
na została także władza. Porównanie związywania i rozwiązywania 
jest symbolem władzy udzielonej Piotrowi. Jej wyjątkowość polega 



7
 S

IE
R
P
N

IA

Rozmyślanie 63

na tym, iż decyzje podjęte przez Piotra na ziemi będą przyjmowane 
także w niebie.

Po objawieniu swojego zadania i posłannictwa Jezus mówi 
o cierpieniu, które ma Go spotkać i o roli Sługi, w którą musi wejść. 
Zapowiada swoją śmierć i zmartwychwstanie. Nie rozumiejąc tych 
słów, Piotr zaczyna Go strofować. W starożytnym Izraelu niejedno-
krotnie działo się tak, że uczeń musiał dzielić los swego mistrza. Jeśli 
więc Jezus miał być zabity, to nic dziwnego, że Piotr obawiał się, że 
także jego spotka taki sam los. Właśnie dlatego przekonuje swojego 
Mistrza, aby nie szedł do Jerozolimy: „Panie, niech Cię Bóg broni, nie 
przyjdzie to nigdy na Ciebie” (Mt 16,22). Jezus jednak surowo skarcił 
Piotra za taką postawę, nazwał go „szatanem”. To hebrajskie słowo 
oznacza „przeszkodę, zawadę, przeciwnika”, ale także „duchową isto-
tę” zwaną szatanem. Jezus gani więc Piotra za jego sposób myślenia, 
nie Boży, ale czysto ludzki. Pan Jezus nawiązuje tu do proroka Izaja-
sza, przez którego Bóg napominał swój lud, iż Jego myśli nie są myśla-
mi członków narodu wybranego, ani Jego drogi ich drogami.

Uznanie Jezusa za swojego Pana musi prowadzić do podążania 
Jego drogą. Jest to droga do Jerozolimy, gdzie Jezus został ukrzyżo-
wany. To szczególnie trudne, zwłaszcza dziś, w naszym świecie, który 
kusi łatwym stylem życia. Słuchając tej Ewangelii, pomyśl o swoim 
życiu, swoich wyborach. W Roku Jubileuszowym jesteśmy zaprosze-
ni, by ożywić w sobie nadzieję życia wiecznego. Bóg chce zbawie-
nia każdego z nas. Przygotował dla nas miejsce – Kościół, w którym 
mamy przygotować się do życia wiecznego. To w nim zostawił nam 
sakramenty. W nim też pozostał, by towarzyszyć nam w drodze do 
nieba. 

Pytania do refleksji:
– 	 Czy kochasz Kościół i czy znalazłeś w nim swoje miejsce?
– 	 Czy rozumiesz, że twoje zbawienie może się dokonać tylko w tej 

wspólnocie?
– 	 Kim dla ciebie jest Jezus Chrystus? Jakie jest twoje osobiste wyznanie 

wiary?
– 	 Czy twoje życie i twe codzienne wybory przekonują innych, że Jezus 

jest twoim Panem? 



7
 �IE

�
�
�

�A

Konferencja64

Konferencja

Znaki nadziei – ludzie młodzi 

„Nadzieja nie zawodzi, ponieważ miłość Boża rozlana jest w sercach 
naszych przez Ducha Świętego” – tymi słowami z bulli „Spes non con-
fundit” papież Franciszek przypomina nam o fundamentalnej praw-
dzie chrześcijańskiej nadziei. Rok jubileuszowy 2025 jest czasem, 
w którym mamy szukać znaków nadziei.

Nadzieja, o której mówi papież Franciszek, jest żywa i dynamicz-
na – jest owocem działania Ducha Świętego. Otwiera ona nasze ser-
ca na przyszłość, niezależnie od trudności, jakie napotykamy. Znaki 
nadziei, to nie tylko wydarzenia czy symbole, ale przede wszystkim 
ludzie, którzy swoją postawą pokazują, że warto wierzyć, ufać i dążyć 
do dobra. Młodzi ludzie, ze swoim entuzjazmem i energią, stają się 
takim znakiem. To oni pokazują, że nadzieja nie jest pustym marze-
niem, lecz rzeczywistością, która ma swoje źródło w Bogu.

Wyjątkowość młodości 
Młodość to wyjątkowy okres w życiu człowieka. To czas, kiedy kształ-
tują się marzenia, podejmowane są kluczowe decyzje, a świat wydaje 
się pełen obietnic i nieskończonych szans. Św. Jan Paweł II, zwraca-
jąc się do młodych, przypominał: „Wy jesteście przyszłością świata, 
nadzieją Kościoła”. Jego słowa oddają istotę młodości jako okresu, 
w którym zawiera się nie tylko potencjał jednostki, ale także nadzieja 
na lepszy świat. 

Czas młodości charakteryzuje się niezwykłą energią i otwarto-
ścią na nowe doświadczenia. To czas podejmowania ryzyka z odwa-
gą, która inspiruje i popycha świat do przodu. Przykładem jest Carlo 
Acutis, błogosławiony nastolatek, który dzięki swej pasji do techno-
logii, utworzył wirtualne narzędzie pomagające odkrywać piękno 
Eucharystii. Jego życie pokazuje, jak energia młodości, połączona 
z wiarą, może zmieniać rzeczywistość i inspirować innych.

Młodość to również okres intensywnego uczenia się i rozwoju. 
To wtedy zdobywamy wiedzę, rozwijamy zdolności i kształtujemy 

ks. Radosław
Piotrowski

„Nadzieja nie zawodzi, ponieważ miłość Boża rozlana jest w sercach 



7
 S

IE
R
P
N

IA

Konferencja 65

charakter. Pier Giorgio Frassati to młody człowiek, który pełen entu-
zjazmu, angażował się w pomoc ubogim, nie rezygnując z własnych 
pasji, takich jak wspinaczka górska. Jego życie dowodzi, że młodość 
to czas, w którym można łączyć naukę, pasję i zaangażowanie na 
rzecz innych, tworząc fundamenty trwałych wartości.

W tym okresie podejmujemy decyzje, które kształtują nasze ży-
cie. To czas poszukiwania odpowiedzi na pytania o to, kim jesteśmy, 
czego pragniemy i jakie są nasze cele. Chiara Luce Badano, młoda 
dziewczyna, która mimo ciężkiej choroby pozostała wierna swojej 
wierze, wybrała życie pełne miłości i oddania Bogu. Jej decyzje, choć 
podejmowane w trudnych chwilach, stały się świadectwem, że mło-
dość to nie tylko wiek marzeń, ale także czas świadomych wyborów.

Entuzjazm i nadzieja młodości to siły, które pozwalają wierzyć, 
że wszystko jest możliwe. Helenka Kmieć, polska wolontariuszka mi-
syjna, z radością i zaangażowaniem działała na rzecz innych, poka-
zując że optymizm i nadzieja mogą przekraczać granice i budować 
mosty między ludźmi. Jej życie inspiruje do działania na rzecz świata, 
w którym młodość oznacza siłę do zmieniania rzeczywistości.

Młodość jako etap życia 
Młodość jest szczególnym etapem życia, w którym kształtuje się nie 
tylko przyszłość, ale także tożsamość młodego człowieka. Psycholo-
gowie wskazują, że okres ten charakteryzuje się intensywnym poszu-
kiwaniem odpowiedzi na fundamentalne pytania: „Kim jestem? Co 
jest dla mnie ważne? Jakie są moje wartości?”. Odpowiedzi na nie są 
kluczowe do budowania tożsamości.

W ujęciu nauki katolickiej, proces ten nie odbywa się w izolacji, 
lecz w relacji z Bogiem, drugim człowiekiem i światem. Człowiek jest 
stworzony na obraz i podobieństwo Boga, a młodość jest czasem od-
krywania go poprzez rozwijanie talentów i podejmowanie decyzji 
zgodnych z Bożym planem. Papież Franciszek w „Christus vivit” pisał: 
„Młodość to czas decyzji, które dają życiu kształt. Decyzji o zawodzie, 
wartości, moralności, a czasem również decyzji o Bogu”.

Psychologowie podkreślają, że w młodości człowiek przeżywa 
kluczowe momenty kształtowania tożsamości. To czas, gdy doświad-
cza zmienności emocji, poszukuje swojego miejsca w świecie i często 



7
 SIE

R
P
N

IA

Konferencja66

przeżywa konflikty wewnętrzne. Te wyzwania są nieodłączną częścią 
dojrzewania, ale jednocześnie dają szansę do głębszego poznawania 
siebie i swoich wartości.

Kościół odgrywa kluczową rolę w tym procesie, oferując mło-
dym ludziom przestrzeń do odkrywania swojej tożsamości w świe-
tle Ewangelii. Sakramenty, wspólnoty młodzieżowe i towarzyszenie 
duchowe mogą pomóc młodym w nawiązaniu relacji z Bogiem, która 
stanie się fundamentem ich życia. Papież Benedykt XVI mówił: „Po-
zwólcie Chrystusowi być centrum waszego życia, a znajdziecie sie-
bie”. To zaproszenie do życia w bliskości z Jezusem jest jednocześnie 
wezwaniem do odkrycia swojej tożsamości jako dziecka Bożego.

Młodość to także czas budowania relacji z innymi, co również ma 
wpływ na kształtowanie tożsamości. W relacjach z rodziną, przyja-
ciółmi, rówieśnikami młodzi uczą się empatii, współczucia, ale też 
konfrontują swoje wartości z rzeczywistością. Wspólnoty kościelne 
mogą być miejscem, w którym młodzi znajdują autentyczne wspar-
cie, akceptację i inspirację do dalszego rozwoju.

Warto pamiętać, że młodość, jako etap kształtowania tożsamości, 
jest również czasem pytań o sens życia. W kontekście wiary, pytania 
te, zyskują głębszy wymiar – dotyczą nie tylko tego, co robić, ale też, 
kim być. Jan Paweł II wielokrotnie podkreślał, że prawdziwa tożsa-
mość człowieka odkrywa się w Chrystusie. Jego słowa: „Nie lękajcie 
się otworzyć drzwi Chrystusowi” są zaproszeniem dla młodych, by 
w Jezusie szukali odpowiedzi na swoje najgłębsze pytania.

Rola młodych w życiu Kościoła 
Młodzi są sercem Kościoła. Ich energia i zapał mogą tchnąć nowe ży-
cie we wspólnoty parafialne i duszpasterstwa. Kościół, jako duchowy 
dom młodych, oferuje im sakramenty, wspólnotę, Słowo Boże i prze-
strzeń do wzrastania w wierze. To miejsce, gdzie młodzież może od-
krywać swoje talenty, budować relacje i odnajdywać swoje powoła-
nie w świetle Ewangelii.

Rola młodzieży w Kościele jest różnorodna, obejmuje zarów-
no codzienny udział w życiu wspólnoty, jak i aktywne uczestnic-
two w  duszpasterstwie. Młodzież to nie tylko przyszłość Kościoła, 
ale przede wszystkim jego teraźniejszość – ludzie młodzi już teraz 



7
 S

IE
R
P
N

IA

Konferencja 67

współtworzą wspólnotę wiernych, wnosząc swoje pomysły, entu-
zjazm i zaangażowanie.

Aktywne uczestnictwo młodych w Kościele przejawia się w wielu 
formach. Papież Franciszek wielokrotnie przypominał, że młodzież 
to siła Kościoła. „Kościół potrzebuje waszej siły, waszego entuzja-
zmu” – mówił, zachęcając duszpasterzy do towarzyszenia młodym 
na drodze wiary. Ten entuzjazm doskonale widać w organizacji wy-
darzeń, takich jak festiwale (np. Jerycho Młodych), koncerty czy akcje 
charytatywne, które przyciągają innych do Kościoła. Przykładem ta-
kiej postawy była Helenka Kmieć, która z radością i pasją angażowała 
się w działalność misyjną i organizację wydarzeń religijnych, dając 
świadectwo żywej wiary. Z kolei Pier Giorgio Frassati, „święty mło-
dych”, organizował wyprawy górskie, które łączyły sport z modlitwą 
i były przestrzenią ewangelizacji. Jego przykład pokazuje, że w co-
dziennym życiu można świadczyć o Bogu z entuzjazmem i prostotą.

Młodzież, żyjąc w erze cyfrowej, ma szczególną możliwość wy-
korzystania mediów społecznościowych, jako narzędzia do dzielenia 
się Ewangelią. Carlo Acutis jest tutaj wyjątkowym wzorem. Tworzył 
on strony internetowe, aby przybliżać innym tajemnicę Eucharystii, 
pokazując, że nowe technologie mogą służyć ewangelizacji.

Modlitwa jest również kluczowym elementem życia młodych, 
którzy modląc się za wspólnotę, za potrzebujących, za pokój na świe-
cie, rozwijają swoją duchowość i budują relację z Bogiem. Chiara Luce 
Badano, młoda błogosławiona, w swoim krótkim życiu dała świadec-
two głębokiej modlitwy i całkowitego zawierzenia Chrystusowi, na-
wet w obliczu cierpienia. Jej postawa przypomina, że młodzi mogą 
być źródłem siły i duchowego wsparcia dla innych.

Zagrożenia nadziei w życiu młodego człowieka 
Młodzi ludzie, choć pełni energii i potencjału, często mierzą się z wie-
loma wyzwaniami, które mogą zagrozić ich nadziei i poczuciu sensu 
życia. Współczesne trudności: presja społeczna, brak wsparcia, kon-
flikty rodzinne, mogą prowadzić do poczucia bezradności, rozczaro-
wania i utraty wiary w dobrą przyszłość. To właśnie te doświadczenia, 
są jednym z największych zagrożeń dla młodzieży, która znajduje się 
na etapie kształtowania swojej tożsamości i fundamentów wartości.



7
 SIE

R
P
N

IA

Konferencja68

Negatywne wydarzenia, takie jak porażki w nauce, brak sukce-
sów zawodowych, niepowodzenia w relacjach czy nawet traumatycz-
ne sytuacje, mogą głęboko wpłynąć na psychikę człowieka. Rozczaro-
wanie, które rodzi się w obliczu tych doświadczeń, często prowadzi 
do utraty wiary w siebie oraz w możliwość realizacji marzeń. Lęk 
przed przyszłością i bezsilność wobec problemów, takich jak nie-
pewność zawodowa czy kryzys klimatyczny, dodatkowo obciążają 
młodych, utrudniając im rozwój i podejmowanie odważnych decyzji.

Rodzina, która powinna być oparciem, bywa również źródłem 
trudności. Konflikty rodzinne, brak wsparcia rodzicielskiego czy ne-
gatywne wzorce zachowań mogą odbierać młodym nadzieję i prowa-
dzić do poczucia osamotnienia. Podobnie, problemy w relacjach spo-
łecznych, takie jak odrzucenie przez rówieśników, mobbing w szkole 
czy brak przyjaciół, mogą zaburzać poczucie bezpieczeństwa i hamo-
wać rozwój relacji opartych na zaufaniu i akceptacji.

Papież Franciszek przypomina, że Kościół powinien być prze-
strzenią, w której młodzi znajdą zrozumienie i wsparcie. „Kościół 
musi być dla nich domem, miejscem bezpiecznym i otwartym” – 
mówi papież, wskazując na kluczową rolę wspólnoty w pokonywaniu 
trudności. Duszpasterstwa młodzieżowe, wspólnoty parafialne oraz 
zaangażowani duszpasterze mogą stać się dla młodych drogowska-
zem, który pozwoli im odnaleźć nadzieję i sens w trudnych chwilach.

Wspólnota Kościoła oferuje młodym nie tylko miejsce spotkań, 
ale również przestrzeń do budowania relacji i rozwoju osobistego. 
Rówieśnicy, którzy mają podobne wartości, stają się wsparciem w co-
dziennych zmaganiach. W tej przestrzeniach młodzi mogą doświad-
czać akceptacji, rozwijać swoje talenty i uczyć się, jak radzić sobie 
z trudnościami. Kościół, jako wspólnota wierzących, staje się ducho-
wym domem, który daje młodym poczucie przynależności i nadziei.

Jako duszpasterz młodzieży widzę, jak wiele młodzi wnoszą 
do Kościoła – swoimi pomysłami, kreatywnością i autentycznością. 
To dzięki nim, wiele inicjatyw w naszym Centrum Duszpasterstwa 
Młodzieży tętni życiem. Czasami potrzeba tak niewiele – zaufać, dać 
odpowiedzialność, a przede wszystkim przestać się bać. Kościół nie 
ucierpi, gdy oddamy młodym przestrzeń. Wręcz przeciwnie – roz-
kwitnie, bo młodzi są jego sercem. Ale musimy być gotowi nie tylko 
otworzyć przed nimi drzwi, ale wręczyć im klucze. To ich Kościół, ich 



7
 �

IE
�
�
�

�A

No�enna 69

dom. A dom buduje się wspólnie, opierając się na miłości, zaufaniu 
i wspólnocie. Myślę, że dopiero taki Kościół, będzie prawdziwym zna-
kiem nadziei dla dorosłych i dla młodych.  

Nowenna

W pielgrzy�ce nadziei z bł. Carlo Acutisem

W kolejnym dniu nowenny, gdy odkrywamy wartość młodości, do 
refleksji nowennowej zapraszamy bł. Carlo Acutisa. Choć żył bar-
dzo krótko, bo zaledwie 15 lat, udowodnił, że można przeżyć życie 
w przyjaźni z Panem Bogiem, w duchu bezgranicznego zawierzenia 
Mu. Przed swoją śmiercią Carlo wyznał: „cieszę się, że umieram, po-
nieważ przeżyłem życie, nie marnując ani chwili, ani nie czyniąc cze-
gokolwiek, co nie podoba się Bogu”. Bł. Carlo – módl się za nami.

Pozdrawiam Ciebie Matko… (śpiewnik: Z Tobą Maryjo, s. 159)

Niepokalana Mar�jo, przychodzę do Ciebie, bo Ty pewnie prowadzisz mnie do 
swego Sy�a, Jezusa Chr�st�sa. Jesteś orędowniczką w czasach tr�du i bezna-

dziei. Gdy fale codzienności miotają mną w moim zabieganiu, tr�dzie i obowiązkach 
codzienności, Ty jesteś Gwiazdą Morza, która napeł�ia moje serce pokojem, sensem 
i radością. […] Twojemu orędownict�u powierzam moją rodzinę. Bog� oddaję moje 
życie, a Ciebie proszę, abyś każdego dnia wy�raszała mi ży�ą chrześcijańską na-
dzieję. Chronię się pod Twoje potężne wstawiennict�o. Ufam, że wspomożesz mnie 
w walce z moimi wadami i grzechami. Dziękuję, że swoim orędownict�em wspierasz 
mnie w każdej potrzebie […]. Wspomagaj mnie, prowadź, wy�raszaj światło Bożej 
łaski. Przez Chr�st�sa Pana naszego. Amen.

Z encykliki Spe salvi (SpS 30):
„Człowiek ma różnorakie nadzieje, małe i większe – różne 
w różnych okresach życia. Czasami może się wydawać, że speł-
nienie jednej z tych nadziei zadowoli go całkowicie, i że nie 
będzie potrzebował innych nadziei. W młodości może to być 
nadzieja na wielką i zaspokajającą miłość; nadzieja na zdobycie 
pozycji, odniesienie takiego czy innego sukcesu określającego 

�zie� 3



7
 �IE

�
�
�

�A

No�enna70

przyszłe życie. Kiedy jednak te nadzieje spełniają się, okazuje 
się z całą wyrazistością, że w rzeczywistości to nie było wszyst-
ko. Staje się ewidentne, że człowiek potrzebuje innej nadziei”.

Za wstawiennictwem bł. Carlo Acutisa, przez ręce Maryi, naszej 
najlepszej Matki powierzajmy ludzi młodych. Błagamy dla nich 
o dar żywej wiary, niegasnącej nadziei i autentycznej miłości do 
Pana Boga i drugiego człowieka.

DZIESIĄTEK RÓŻAŃCA

M����� ���: Ojcze, który jesteś w niebie, niech wiara, którą nam da-
łeś w Twoim Synu Jezusie Chrystusie, naszym Bracie, i płomień miło-
ści rozlany w naszych sercach przez Ducha Świętego, obudzą w nas 
błogosławioną nadzieję na przyjście Twojego Królestwa. Niech Twoja 
łaska przemienia nas w pracowitych siewców ewangelicznych zia-
ren, które będą zaczynem ludzkości i kosmosu, w ufnym oczekiwaniu 
nowego nieba i nowej ziemi, gdy moce Zła zostaną pokonane, a Two-
ja chwała objawi się na wieki. Niech łaska Jubileuszu ożywi w nas, 
Pielgrzymach nadziei, pragnienie dóbr niebieskich i rozleje po całej 
ziemi radość i pokój naszego Odkupiciela. Tobie Boże, błogosławiony 
po wsze czasy, niech będzie cześć i chwała na wieki. Amen.

Gwiazdo zaranna… (śpiewnik: Z Tobą Maryjo, s. 108)

DZIESIĄTEK RÓŻAŃCA


