
5
 �

IE
�
�
�

�A

Rozmyślanie 39

�IE����A (wtor��)
POCZĄTEK NOWENNY PRZED UROCZYSTOŚCIĄ WNIEBOWZIĘCIA NMP

Rozmyślanie

Z Ewangelii według św. Mateusza:

Gdy tł�m został nasycony, zaraz Jezus przy�aglił uczniów, żeby wsiedli do łodzi 
i wy�rzedzili Go na dr�gi brzeg, zanim odprawi tł�my. Gdy to uczy�ił, wyszedł 

sam jeden na górę, aby się modlić. Wieczór zapadł, a On sam tam przeby�ał. Łódź 
zaś była już o wiele stadiów oddalona od brzeg�, miotana falami, bo wiatr był prze-
ciwny. Lecz o czwar�ej straży nocnej przyszedł do nich, krocząc po jeziorze. Ucznio-
wie, zobaczy�szy Go kroczącego po jeziorze, zlękli się, myśląc, że to zjawa, i ze strachu 
krzyknęli. Jezus zaraz przemówił do nich: «Odwagi! To Ja jestem, nie bójcie się!» Na to 
odezwał się Piotr: «Panie, jeśli to Ty jesteś, każ mi przyjść do siebie po wodzie!» A On 
rzekł: «Przyjdź!» Piotr wyszedł z łodzi i krocząc po wodzie, podszedł do Jezusa. Lecz 
na widok silnego wiatr� uląkł się i gdy zaczął tonąć, krzyknął: «Panie, rat�j mnie!» 
Jezus nat�chmiast wyciąg�ął rękę i chwycił go, mówiąc: «Czemu zwąt�iłeś, człowiecze 
małej wiar�?» Gdy wsiedli do łodzi, wiatr się uciszył. Ci zaś, którzy byli w łodzi, upadli 
przed Nim, mówiąc: «Prawdziwie jesteś Sy�em Bożym». Gdy się przeprawili, przyszli 
do ziemi Genezaret. Ludzie miejscowi, poznawszy Go, posłali po całej tamtejszej oko-
licy i znieśli do Niego wszystkich chor�ch, prosząc, żeby ci przy�ajmniej fr ędzli Jego 
płaszcza mogli się dotknąć; a wszyscy, którzy się Go dotknęli, zostali uzdrowieni.

Ewangelista Mateusz relacjonuje dziś wydarzenie, które w jeszcze 
bardziej bezpośredni sposób odkrywa prawdę o tożsamości Jezusa. 
Epizod rozpoczyna się dosyć zwyczajnie. Gdy zgromadzony wokół 
Pana tłum został już nakarmiony, poleca On uczniom, by przeprawili 
się łodzią na drugi brzeg Jeziora Galilejskiego. Jednocześnie sam uda-
je się na górę, by na osobności rozmawiać Ojcem. Ojcowie Kościoła, 
jak św. Augustyn, widzieli w tej górze symbol nieba, a w modlitwie 
Jezusa – Jego kapłańskie wstawiennictwo za Kościół. Chrystus modli 
się samotnie, ale nie jest oddzielony od swoich uczniów. On śledzi ich 
losy i zna ich trudy.

Tymczasem uczniowie, płynąc łodzią, zmagają się z przeciwnym 
wiatrem. Silne powiewy na Jeziorze Galilejskim są dosyć częstym zja-
wiskiem. Nad jego powierzchnią spotykają się dwie masy powietrza: 

5
ks. Rafał 

Pietr�czukMt 14,22-36



5
 SIE

R
P
N

IA

Rozmyślanie40

wilgotna i chłodna znad Galilei oraz sucha i gorąca znad płaskowyżu 
jordańskiego. Różnica wilgotności i temperatur skutkuje gwałtow-
nymi zjawiskami. Uczniowie zmagając się z falami bardzo powoli 
zmierzają do celu. Na drodze naszej wiary wielokrotnie napotykamy 
różnego rodzaju przeszkody. Nierzadko nasza postawa jest nierozu-
miana lub odrzucana przez otoczenie. Ważne jest, by w tych sytu-
acjach nie tracić zaufania do Boga. On zawsze nam towarzyszy i jest 
gotowy ratować nas z życiowych zawieruch.

O czwartej straży nocnej, między trzecią a szóstą rano, uczniowie 
dostrzegają Jezusa kroczącego ku nim po jeziorze. Komentując ten 
fakt, Ojcowie Kościoła zwracają uwagę, że Jezus przychodzi właśnie 
w godzinie największej ciemności. Bóg często objawia się późno we-
dług naszych miar, ale zawsze jest to czas najbardziej odpowiedni.

Widząc zbliżającego się Jezusa uczniowie początkowo są przeko-
nani, że to zjawa. Ich serca wypełnia lęk, a z ust wydobywa okrzyk. 
W pewnym momencie Pan wypowiada słowa: „To ja jestem!”, które 
mogą wydawać się próbą dodania otuchy przerażonym uczniom. Jed-
nakże kryje się w nich głębokie znaczenie teologiczne. Użyte w tek-
ście greckie wyrażenie ego eimi można przetłumaczyć jako „Ja jestem”. 
W  tym znaczeniu wyraźnie nawiązuje ono do fragmentu z  Księgi 
Wyjścia mówiącym o powołaniu Mojżesza. Bóg objawia swe imię, 
mówiąc: „Jestem, który jestem” (Wj 3,14). Jako Żydzi uczestniczący 
w  synagogalnych nabożeństwach, w trakcie których odczytywane 
były święte teksty Izraela, uczniowie zrozumieli wypowiedź Jezusa 
bardzo jednoznacznie. Ten, który poprzedniego dnia, dysponując 
pięcioma chlebami i dwoma rybami, nakarmił pięć tysięcy mężczyzn, 
a teraz przemieszcza się pieszo po wzburzonych wodach jeziora, nie 
jest jedynie kimś posłanym przez Boga. On sam jest Bogiem!

Piotr, słysząc deklarację Jezusa, prosi, by kazał mu przyjść do sie-
bie. Pan spełnia jego prośbę. Apostoł wychodzi z łodzi i początkowo, 
podtrzymywany mocą Boga, bezpiecznie przedziera się przez fale. 
Gdy jednak wiatr się wzmaga, Piotr zaczyna się lękać i tonie. Św. Au-
gustyn komentuje ten moment w następujący sposób: „Wiara Piotra 
pozwoliła mu iść po wodzie, lęk zaczął go topić. Gdy spojrzał na Je-
zusa – szedł; gdy spojrzał na wiatr – tonął”. Podobnie bywa z nami. 
Nierzadko wydaje się nam, że wokół są same ciemności. Ważne, by 
w  obliczu tych doświadczeń nie rezygnować z wypełniania Bożej 



5
 S

IE
R
P
N

IA

Rozmyślanie 41

woli i kroczyć w kierunku celu. Zamykając się na Bożą łaskę i pró-
bując „kombinować po swojemu”, skazujemy się na własne, zawsze 
niewystarczające możliwości.

Tonący apostoł woła: „Panie, ratuj mnie!”. Jezusa wyciąga swą 
rękę i go ratuje. Mało tego, gdy obaj wsiadają do łodzi, wiatr się uci-
sza. Podobna sytuacja miała miejsce w scenie uciszenia burzy na je-
ziorze (Mt 8,23-27). Widząc władzę Jezusa nad żywiołami, uczniowie 
padają przed Nim i zgodnie wyznają swoją wiarę: „Prawdziwie, jesteś 
Synem Bożym”. Do tego wyznania skłoniła ich zapewne nie tylko Je-
zusowa deklaracja „Ja jestem”, lecz również dostrzeżenie, że w wyda-
rzeniu tym, swoje echo znalazło wiele starotestamentalnych tekstów, 
mówiących o Bogu, który kroczy po falach morskich (Hi 9,8), ucisza 
morskie burze (Ps 65,8) i swoim silnym ramieniem ratuje wiernych 
przed utonięciem (Ps 18,17). Autentyczna deklaracja wiary nie może 
opierać się jedynie na rozumowej spekulacji, lecz na doświadczeniu 
sprawczej obecności Boga w życiu. On na różne sposoby, poprzez 
osoby, wydarzenia i stwórczą moc swojego słowa nieustannie anga-
żuje się w naszą codzienność.

W centrum dzisiejszej perykopy widzimy Jezusa, który dokonu-
je teofanii, czyli objawia swą boską tożsamość. On, jako Stworzyciel 
i  Zbawiciel ma władzę nad całym stworzeniem, również nad tym, 
co  dzieje się w nas i wokół nas. Jego panowanie może stać się na-
szym udziałem, może porządkować i napełniać pokojem także naszą 
codzienność. Św. Augustyn kiedyś napisał: „Wierz w Niego, a nie za-
toniesz; ufaj Mu, a On cię przeprowadzi przez fale życia do bezpiecz-
nego portu”.

Pytania do refleksji:
–	 Czy wierzę, że Chrystus jest moim najpotężniejszym orędownikiem 

i stale wstawia się za mną u Boga Ojca?
–	 Co dzisiaj jest największą przeszkodą na mojej drodze wiary?
–	 Czy jestem wytrwały na modlitwie, zwłaszcza gdy wydaje mi się, że 

Pan się spóźnia ze swoją interwencją?
–	 Czy dostrzegam, że moje słabości są dowodem na to, jak bardzo w co-

dziennym życiu potrzebuję obecności Boga?
–	 Czy potrafię wskazać konkretne wydarzenia z mojego życia, które po-

twierdzają miłość i wierność Boga?



5
 �IE

�
�
�

�A

Konferencja42

Konferencja

Znaki nadziei – pokój

W świecie rozdartym wojną i niepokojem, w którym lęk staje się co-
dziennym towarzyszem człowieka, a podziały między ludźmi zdają 
się rosnąć w siłę, przychodzi do nas Chrystus Zmartwychwstały – 
Ten, który przeszedł przez mrok śmierci i objawił światło życia. Jego 
słowa: „Pokój wam” – nie są jedynie pocieszeniem, lecz rzeczywisto-
ścią głęboko doświadczalną, wyłaniającą się z samego serca Paschy. 
Jego pokój nie rodzi się z kompromisów ani z braku konfliktu, ale ze 
zwycięstwa miłości nad nienawiścią, łaski nad grzechem, życia nad 
śmiercią. Jezus, który pokazuje uczniom swoje przebite dłonie i bok, 
nie ukrywa ran, lecz przemienia je w źródła pokoju, który ma moc 
przeniknąć do najgłębszych zakamarków naszego serca.

Za każdym razem, gdy słyszymy w liturgii: „Łaska wam i pokój 
od Boga, Ojca naszego”, wchodzimy w rzeczywistość, która wypły-
wa z serca Trójcy Świętej. W Eucharystii przekazujemy sobie znak 
pokoju – nie jako rytualny gest, lecz wyraz pragnienia jedności, po-
jednania i bliskości. To moment, w którym nasze serce może stać się 
narzędziem pokoju, który daje Bóg. Dlatego Psalmista zaprasza nas: 
„szukaj pokoju, idź za nim!” (Ps 34,15). Jest to wezwanie aktywne, dy-
namiczne. Pokój nie jest biernym stanem, a przestrzenią, którą trzeba 
wybierać każdego dnia. A na końcu życia, człowiek wierzący pragnie 
odejść tak, jak starzec Symeon: „Pozwól, o Panie, odejść słudze Twe-
mu w pokoju” (Łk 2,29). Bo pokój, który daje Bóg, to nie tylko dar na 
chwilę, ale zapowiedź wieczności i odpocznienia w Jego obecności.

Pokój podarowany nam przez Jezusa rodzi się z Jego zgody na 
cierpienie w imię miłości. I właśnie dlatego nie rozpada się w obliczu 
trudności, lecz trwa jak skała, której nie kruszy nawet burza. Pokój, 
który daje Zbawiciel, nie jest ugodą z fałszem, lecz owocem radykal-
nej prawdy o Bogu, który jest miłością, i o człowieku, który został 
do tej miłości stworzony. Pokój Chrystusa to obecność Boga w sa-
mym środku krzywdy i niesprawiedliwości; obecność Boga, który 
nie uciekł przed cierpieniem, ale przyjął je z otwartymi ramionami. 
Dlatego pokój ten trwa na wieki, bo nie pochodzi od świata, ale jest 
darem Boga i ma w sobie moc zmartwychwstania i życia.

ks. Mateusz
Czubak

W świecie rozdartym wojną i niepokojem, w którym lęk staje się co-



5
 S

IE
R
P
N

IA

Konferencja 43

Pokój wewnętrzny
Pokój to stan umysłu i serca, wewnętrzna harmonia, która pozwa-
la człowiekowi żyć w zgodzie z samym sobą, z innymi i ze światem. 
Z  perspektywy psychologii, pokój można rozumieć jako efekt inte-
gracji różnych obszarów naszej psychiki. To sytuacja, w której nasze 
myśli nie walczą ze sobą nawzajem, emocje nie przytłaczają, a ciało 
nie wysyła sygnałów chronicznego napięcia. To stan, w którym różne 
„głosy” w naszym wnętrzu: rozum, uczucia, potrzeby, wartości zosta-
ją usłyszane i uwzględnione w sposób, który prowadzi do spójności.

Pokój wewnętrzny nie oznacza braku trudności a zdolność, by 
wobec nich zachować równowagę. To owoc dojrzałości emocjonal-
nej: umiejętności rozpoznawania własnych uczuć, nazywania ich 
i przyjmowania bez lęku czy zaprzeczania. Pokój to także bezpieczeń-
stwo duchowe, którego źródłem nie jest kontrola nad światem, ale ak-
ceptacja swojej ograniczoności. Osoba wewnętrznie spokojna potrafi 
uznać, że nie wszystko zależy od niej, a mimo to zachowuje poczucie 
sensu i celu. Wreszcie pokój to rezultat dobrze uporządkowanego 
systemu wartości – jasnego „wewnętrznego kompasu”, który nada-
je kierunek naszym decyzjom i działaniu. Gdy wartości są niespójne, 
pojawia się wewnętrzny konflikt; gdy są zintegrowane, rodzi się po-
kój – zgodność pomiędzy tym, co myślimy, co czujemy i jak żyjemy. 
Z  duchowego punktu widzenia, ten stan harmonii można odczytać 
jako echo Bożego działania w duszy. To, co psychologia nazywa rów-
nowagą emocjonalną, my nazywamy łaską pokoju. To stan, w którym 
człowiek przestaje uciekać przed sobą, bo wie, że jest przyjęty, ko-
chany i prowadzony – nie tylko przez własne wybory, ale przez Boga.

Budowanie pokoju w swoim środowisku
W Kazaniu na Górze, Jezus mówi: „Błogosławieni, którzy wprowadza-
ją pokój, albowiem oni będą nazwani synami Bożymi” (Mt 5,9)1. Te 
słowa są wezwaniem do aktywnego dążenia do pokoju, który nie jest 

1  Tekst grecki używa słowa eirenopoios – twórca pokoju; ten, kto czyni po-
kój. Chodzi o osoby, które nie tylko doświadczają pokoju, ale aktywnie go wpro-
wadzają. Pokój nie jest biernym stanem, ale czymś, do czego trzeba dążyć i dzia-
łać, aby go wprowadzać w życie – w relacjach osobistych i społecznych. Jezus 
obiecuje, że ci, którzy dążą do pokoju, będą mieli udział w Królestwie Bożym.



5
 SIE

R
P
N

IA

Konferencja44

jedynie pasywnym stanem, ale procesem wymagającym zaangażo-
wania, wysiłku i odpowiedzialności. Pokój, o który chodzi Jezusowi, 
to nie tylko brak wojny czy zewnętrznego konfliktu, ale głęboka we-
wnętrzna jedność, która przenika serca i relacje z innymi. To pokój, 
który jesteśmy powołani budować w codziennym życiu, w małych 
i dużych gestach miłości, przebaczenia i wzajemnego zrozumienia.

Skoro Jezus mówi, że pokój trzeba „wprowadzać”, to znaczy, że 
powierza nam misję, od której nie ma dymisji. Pokój jest łaską Boga, 
ale też owocem naszej współpracy z Chrystusem, który uzdalnia nas 
do czynienia dobra, do budowania mostów tam, gdzie naturalnie mo-
głyby powstać mury. Troska o pokój w naszym środowisku zaczyna 
się od nas samych. To my powinniśmy nieustannie pielęgnować po-
kój w sercu, w myślach, słowach i uczynkach. W codziennym życiu 
oznacza to podejmowanie trudnych kroków w stronę pojednania 
z tymi, których zraniliśmy oraz przebaczenia tym, którzy zranili nas. 
To również gotowość do prowadzenia dialogu tam, gdzie pojawiają 
się napięcia i nieporozumienia.

Autentyczne pragnienie pokoju wyrasta z głębi serca otwartego 
na Boga i jest wiernym odbiciem Jego nieskończonej miłości do świa-
ta. Jako „pielgrzymi nadziei” jesteśmy wezwani, by nieść Chrystuso-
wy pokój tam, gdzie panuje zamęt i niezgoda. Pokój, który tworzymy 
wokół nas nie jest jedynie owocem ludzkiego wysiłku, lecz przede 
wszystkim świadectwem obecności Boga, który działa w naszych 
sercach i przez nasze czyny objawia swą miłość. Taki pokój nie jest 
czymś zewnętrznym, narzuconym siłą. Jest to dar Boży, który równo-
cześnie staje się zadaniem: kształtuje nas i uzdalnia do podejmowa-
nia nieustannego trudu modlitwy, pojednania, przebaczenia i dialogu.

Budowanie pokoju jest nieodłącznym powołaniem każdego 
ucznia Chrystusa, zakorzenionym głęboko w tajemnicy Jego krzyża 
i zmartwychwstania. To nie tylko etyczne wezwanie do pojednania 
i zgody, ale duchowa droga naśladowania Pana, który sam „jest na-
szym pokojem” (Ef 2,14). Chrystus przez swoje dzieło pojednania, 
otworzył przed nami drogę komunii z Bogiem i ludźmi, która wy-
maga od nas pokory serca, gotowości do przebaczenia, cierpliwości 
w dialogu oraz miłości, która przekracza granice uprzedzeń i lęku. 
Ta droga, choć trudna i pełna wyrzeczeń, jest drogą światła, ponie-
waż prowadzi do głębokiego zjednoczenia z Tym, który jest źródłem 



5
 S

IE
R
P
N

IA

Konferencja 45

wszelkiego pokoju. W miarę jak podejmujemy trud budowania po-
koju w naszych rodzinach, wspólnotach i społeczeństwie, otwieramy 
się na działanie łaski, która przemienia nasze serca i czyni je coraz 
bardziej podobnymi do serca Chrystusa – cichego i pokornego.

Pokój w swej najgłębszej istocie jest owocem Ducha Świętego 
i znakiem obecności Królestwa Bożego w świecie. Uczeń Chrystusa, 
stając się „twórcą pokoju” (Mt 5,9) współpracuje z Bożym planem 
zbawienia i wpisuje się w misję Kościoła, który jest sakramentem 
jedności całej ludzkości. To właśnie na tej drodze rozwijamy się du-
chowo i dojrzewamy w miłości, jednocząc się coraz ściślej z Bogiem 
i braćmi. Kto buduje pokój, ten pozwala, by Bóg działał przez niego, 
stając się żywym narzędziem Jego łaski i miłosierdzia.

Troska o pokój w wymiarze globalnym
Pokój globalny, ten autentyczny i trwały, rodzi się wtedy, gdy potrafi-
my wyobrazić sobie, że ktoś na końcu świata, zupełnie obcy – mówią-
cy innym językiem, noszący inne ubrania, modlący się inaczej albo 
wcale – ma dokładnie takie samo pragnienie, jak każdy z nas: żyć 
w pokoju, kochać i być kochanym.

W świecie podzielonym nie tylko granicami państw, ale także 
ekranami telefonów, murami uprzedzeń i egoizmu, troska o pokój 
w  wymiarze powszechnym wymaga, by wyjść poza siebie. I to do-
słownie. Byśmy potrafili nie tylko wzruszyć ramionami na tragedie 
w Gazie, Sudanie, Ukrainie czy Birmie, ale zatrzymali się na chwilę 
z pytaniem: „co bym czuł, gdyby to moje dziecko musiało uciekać 
z  domu, albo mój brat zginął na wojnie?”. Troska o pokój globalny 
to nie tylko domena światowych przywódców. Ona zaczyna się w co-
dziennych wyborach: co czytam, czego słucham, jakie emocje we 
mnie rosną i co z nimi robię? Czy karmię w sobie lęk przed „innymi”? 
Czy potrafię spojrzeć na obcego nie jak na zagrożenie, ale jak na czło-
wieka? Pokój na świecie nie zaczyna się od deklaracji o zawieszeniu 
broni. Zaczyna się w sercach. I w głowach. W odważnej decyzji, by nie 
iść za krzykiem tłumu, tylko za głosem sumienia. Dlatego budowanie 
pokoju w wymiarze globalnym to troska o sprawiedliwość społeczną, 
ekonomiczną i ekologiczną. Niesprawiedliwość, gdziekolwiek się ro-
dzi, zawsze kończy się przemocą i podziałami. Pokój globalny jest jak 



5
 SIE

R
P
N

IA

Konferencja46

delikatna nić, którą wszyscy trzymamy w dłoniach. Jeśli każdy pocią-
gnie ją tylko w swoją stronę, rozerwie się. Ale jeśli wszyscy poczuje-
my, że jesteśmy jedną ludzką rodziną, wtedy pokój staje się możliwy. 

Pokój globalny nie jest strukturą geopolityczną. Jest tkanką rela-
cji międzyludzkich. Zaczyna się tam, gdzie człowiek patrzy na drugie-
go nie przez pryzmat pochodzenia, religii, koloru skóry czy historii, 
ale przez pryzmat wspólnego człowieczeństwa. Tam, gdzie zamiast 
podziału widzi obraz i podobieństwo Boga; gdzie zamiast nienawi-
ści wybiera współczucie. I dlatego właśnie prawdziwy pokój rodzi 
się z najmniejszych i najprostszych gestów. Z umiejętności słuchania 
bliźniego. Z wyboru słów, które budują, nie ranią. Z odwagi, by nie od-
powiadać przemocą na przemoc. Z decyzji, by nie być obojętnym na 
ludzką biedę i krzywdę. Wyobraźmy sobie przez chwilę, że naprawdę 
wszyscy trzymamy tę nić, której na imię „pokój”; że od mojego ru-
chu, mojego słowa, mojego milczenia zależy, czy ona pozostanie cała 
i nierozerwana. W tej wizji nie ma „tych gorszych” i „tych obcych”. Je-
steśmy jedną rodziną dzieci Bożych. Jeśli chcemy pokoju globalnego, 
musimy najpierw przyjąć, że on nie zaczyna się na szczytach władzy, 
ale w ludzkich sercach. A potem, nitka po nitce, możemy – z pomocą 
Bożej łaski – „szyć” świat na nowo. Pielgrzymując przez życie z Mary-
ją, możemy uczyć się od Niej łączyć to, co rozdarte; naprawiać to, co 
zerwane. Bo nić pokoju – choć delikatna – nie jest słaba. I trzymamy 
ją nie tylko sami w naszych dłoniach. Trzyma ją także Bóg.

Kara śmierci i miłosierdzie wobec skazańców
W sercu chrześcijańskiego orędzia znajduje się osoba Jezusa Chrystu-
sa, jedynego Pana i Zbawiciela – niewinnie skazanego, umierającego 
między dwoma przestępcami. I to właśnie w tej scenie, w słowach 
skruszonego łotra: „Jezu, wspomnij na mnie, gdy przyjdziesz do swe-
go królestwa” (Łk 23,42) oraz w odpowiedzi Jezusa: „Dziś będziesz ze 
Mną w raju” (Łk 23,43) – poznajemy tajemnicę Bożego miłosierdzia 
wobec tych, których świat już przekreślił2.

2  Jako kapelan więzienia spotykam ludzi, których świat nazywa „skaza-
nymi na całe życie”. To mężczyźni z wyrokami dożywocia. Niektórzy z nich, 
pierwszy raz w życiu, trzymają w dłoni różaniec, czytają Pismo Święte, pierw-
szy raz klękają z płaczem przed Najświętszym Sakramentem. Ich cele stają się 



5
 S

IE
R
P
N

IA

Konferencja 47

To właśnie w podejściu Jezusa do grzeszników widać wyraźnie, 
że Bóg wybiera miłosierdzie, jako odpowiedź na ludzką nędzę. Bóg, 
którego objawia Jezus, to Ojciec, który szuka zagubionej owcy, cze-
ka na powrót marnotrawnego syna i przebacza dłużnikowi, który 
sam nie potrafi oddać długu. W takim ujęciu kara śmierci staje się 
sprzeczna z orędziem Ewangelii: odbiera bowiem możliwość na-
wrócenia, zamyka historię człowieka przed jego ostatecznym spo-
tkaniem z Bogiem jako Ojcem miłosierdzia. Każdy człowiek, nawet 
sprawca największego zła, pozostaje dzieckiem Boga, obdarzonym 
niezbywalną godnością. Odpowiedzią chrześcijaństwa na zło nie jest 
zatem śmierć grzesznika, ale obietnica życia, zaproszenie na drogę 
nawrócenia, uzdrowienia i zadośćuczynienia.

Kościół przez wieki różnie oceniał karę śmierci, dostosowując 
swą refleksję do ówczesnych warunków. Jednak w świetle rozwoju 
świadomości ludzkiej godności, zwłaszcza w XX i XXI wieku, coraz 
wyraźniej brzmi sprzeciw Magisterium wobec tej praktyki. Jan Pa-
weł II w encyklice Evangelium Vitae (1995) stwierdził, że kara śmier-
ci powinna zostać ograniczona do przypadków absolutnej koniecz-
ności, które w dzisiejszym świecie już nie istnieją. Papież Franciszek 
poszedł dalej, dokonując zmiany w Katechizmie Kościoła Katolickie-
go. Według nowej wykładni Katechizmu: „Kara śmierci jest niedo-
puszczalna, ponieważ jest zamachem na nienaruszalność i godność 
osoby” (KKK 2267). „Broniąc zniesienia kary śmierci, nie zapomina 
się o bólu ofiar ani o popełnionej niesprawiedliwości. Postuluje się 
raczej, by wymiar sprawiedliwości uczynił decydujący krok, nie kie-
rując się urazą i chęcią odwetu, lecz odpowiedzialnością, która po-
zwala odważnie wznosić się ponad teraźniejszość. Jest to spojrzenie 
w przyszłość, w której nawrócenie, skrucha i pragnienie rozpoczę-
cia nowego życia nie mogą być odbierane nikomu, nawet tym, którzy 

miejscami ciszy i łez, ale także modlitwy i nadziei. Pokuta nie jest dla nich teo-
rią, to ich codzienna droga, bolesna, ale prawdziwa. Żyją ze świadomością winy, 
ale coraz mocniej także z przekonaniem, że Bóg nie przekreśla żadnego życia. 
Nasza więzienna kaplica ma swojego patrona: Dobrego łotra z krzyża. I to wła-
śnie on staje się dla nich ikoną nadziei. W ich oczach widzę coś, czego nie da się 
podrobić: głęboką tęsknotę za niebem. Za ostatecznym wyzwoleniem. To nie są 
słabi ludzie. To ludzie, którzy doświadczyli bezczelności zła, ale codziennie uczą 
się wierzyć, że piekło nie musi mieć ostatniego słowa w ich życiu i po śmierci.



5
 �IE

�
�
�

�A

No�enna48

dopuścili się najcięższych zbrodni” (R. Fisichella). Życie ludzkie ma 
wartość niepodważalną i jest święte od poczęcia aż po naturalną 
śmierć. Każdy człowiek nosi w sobie niezniszczalną godność oraz 
zdolność do przemiany i nawrócenia. Tylko Bóg jest Panem życia 
i śmierci oraz sprawiedliwym Sędzią ludzkich losów. Chrześcijaństwo 
nie boi się stanąć po stronie winnych – nie dlatego, że bagatelizuje 
zło, ale dlatego, że wierzy w przemianę ludzkiego serca. Wobec kary 
śmierci stawia pytanie, którego świat nie chce słyszeć: czy wierzymy, 
że każdy człowiek może się nawrócić i przyjąć dar zbawienia? Jeśli 
nie, Ewangelia staje się martwą literą. Jeśli tak – otwiera się prze-
strzeń dla nadziei, której nikt poza Bogiem nie potrafi podarować.

Nowenna

W pielgrzymce nadziei ze św. Janem XXIII – papieżem pokoju

W pierwszym dniu nowenny, gdy podejmujemy refleksję na temat 
wartości pokoju, przywołujemy postać św. Jana XXIII. Żył w latach 
1881-1963. Wychował się w ubogiej włoskiej rodzinie, a jego naj-
większym życiowym marzeniem było „zostać ubogim, wiejskim 
księdzem”. Zapisał się w historii Kościoła jako doskonały dyplomata, 
papież soboru, a nade wszystko wielki orędownik pokoju, co potwier-
dził swoim zawołaniem biskupim: Obedientia et Pax (Posłuszeństwo 
i pokój). Św. Janie XXIII – módl się za nami.

Pozdrawiam Ciebie Matko… (śpiewnik: Z Tobą Maryjo, s. 159)

Niepokalana Mar�jo, przychodzę do Ciebie, bo Ty pewnie prowadzisz mnie do 
swego Sy�a, Jezusa Chr�st�sa. Jesteś orędowniczką w czasach tr�du i bezna-

dziei. Gdy fale codzienności miotają mną w moim zabieganiu, tr�dzie i obowiązkach 
codzienności, Ty jesteś Gwiazdą Morza, która napeł�ia moje serce pokojem, sensem 
i radością. […] Twojemu orędownict�u powierzam moją rodzinę. Bog� oddaję moje 
życie, a Ciebie proszę, abyś każdego dnia wy�raszała mi ży�ą chrześcijańską na-
dzieję. Chronię się pod Twoje potężne wstawiennict�o. Ufam, że wspomożesz mnie 
w walce z moimi wadami i grzechami. Dziękuję, że swoim orędownict�em wspierasz 
mnie w każdej potrzebie […]. Wspomagaj mnie, prowadź, wy�raszaj światło Bożej 
łaski. Przez Chr�st�sa Pana naszego. Amen.

�zie� 1



5
 �

IE
�
�
�

�A

No�enna 49

Z encykliki Spe salvi (SpS 39):
„Cierpieć z innym, dla innych; cierpieć z powodu prawdy i spra-
wiedliwości: cierpieć z powodu stawania się osobą, która na-
prawdę kocha – oto elementy fundamentalne człowieczeństwa, 
których porzucenie zniszczyłoby samego człowieka. […] Zdol-
ność do cierpienia z miłości do prawdy jest miarą człowieczeń-
stwa. Ta zdolność do cierpienia zależy jednak od rodzaju i mia-
ry nadziei, jaką nosimy w sobie i na jakiej budujemy”.

Za wstawiennictwem św. Jana XXIII, przez ręce Maryi, naszej naj-
lepszej Matki powierzajmy Ojcu Niebieskiemu wszystkie ludy 
i narody, cierpiące z powodu toczących się kon�liktów zbrojnych. 
Błagamy dla nich o nadzieję na lepsze jutro, a nade wszystko 
o dar pokoju.

DZIESIĄTEK RÓŻAŃCA

M����� ���: Ojcze, który jesteś w niebie, niech wiara, którą nam da-
łeś w Twoim Synu Jezusie Chrystusie, naszym Bracie, i płomień miło-
ści rozlany w naszych sercach przez Ducha Świętego, obudzą w nas 
błogosławioną nadzieję na przyjście Twojego Królestwa. Niech Twoja 
łaska przemienia nas w pracowitych siewców ewangelicznych zia-
ren, które będą zaczynem ludzkości i kosmosu, w ufnym oczekiwaniu 
nowego nieba i nowej ziemi, gdy moce Zła zostaną pokonane, a Two-
ja chwała objawi się na wieki. Niech łaska Jubileuszu ożywi w nas, 
Pielgrzymach nadziei, pragnienie dóbr niebieskich i rozleje po całej 
ziemi radość i pokój naszego Odkupiciela. Tobie Boże, błogosławiony 
po wsze czasy, niech będzie cześć i chwała na wieki. Amen.

Gwiazdo zaranna… (śpiewnik: Z Tobą Maryjo, s. 108)

DZIESIĄTEK RÓŻAŃCA


