
3
 �

IE
�
�
�

�A

Rozmyślanie 17

�IE����A (nie�zi�la)
XVIII NIEDZIELA ZWYKŁA

Rozmyślanie

Z Ewangelii według św. Łukasza:

Ktoś z tł�mu rzekł do Jezusa: «Nauczycielu, powiedz mojemu brat�, żeby się po-
dzielił ze mną spadkiem». Lecz On mu odpowiedział: «Człowieku, któż Mnie 

ustanowił nad wami sędzią albo rozjemcą?» Powiedział też do nich: «Uważajcie 
i st�zeżcie się wszelkiej chciwości, bo nawet gdy ktoś ma wszystkiego w nadmiarze, 
to życie jego nie zależny od jego mienia». I opowiedział im przy�owieść: «Pewnemu 
zamożnemu człowiekowi dobrze obrodziło pole. I rozważał w sobie: „Co t� począć? 
Nie mam gdzie pomieścić moich zbiorów”. I rzekł: „Tak zrobię: zburzę moje spichle-
rze, a pobuduję większe i tam zg�omadzę całe moje zboże i dobra. I powiem sobie: 
Masz wielkie dobra, na dł�gie lata złożone; odpoczy�aj, jedz, pij i uży�aj!” Lecz Bóg 
rzekł do niego: „Gł�pcze, jeszcze tej nocy zażądają t�ojej duszy od ciebie; komu więc 
przy�adnie to, co przygotowałeś?” Tak dzieje się z każdym, kto skarby g�omadzi dla 
siebie, a nie jest bogaty u Boga». 

Na pierwszy rzut oka wydaje się sprawiedliwe i słuszne, że osoba, 
o której mówi Ewangelista, powinna domagać się części spadku od 
swego brata. Ale nie znamy szczegółów konfliktu rodzinnego, który 
wychodzi na jaw. Z odpowiedzi Jezusa, który wie, co kryje się w każ-
dym sercu, można wnioskować, że prośba skierowana do Niego nie 
jest jednak słuszna. Dzieje się tak dlatego, że Jezus jest proszony 
o działanie w charakterze sędziego w sprawie materialnej, która ma 
już swoich własnych sędziów przewidzianych przez prawo. Co wię-
cej, Jezus wie, że prośba ta ma swoje źródło w chciwości, co powodu-
je, że wzywa wszystkich obecnych, aby się jej wystrzegali, ponieważ 
ani pragnienie dóbr, ani ich posiadanie nie gwarantują najwyższe-
go dobra – życia. Jezus nie przyszedł naprawiać niesprawiedliwych 
stosunków społeczno-ekonomicznych, ale ludzkie serca, zarażone 
egoizmem, chciwością i nienawiścią. Nie przyjmuje roli arbitra, któ-
ry miałby orzekać, kto jest winien a kto nie, ponieważ taki sąd spo-
wodowałby głębszy podział między zwaśnionymi braćmi, Jemu zaś 
chodzi o to, by ocalić ich braterstwo.

3
ks. Andrzej 

GłasekŁk 12,13-21



3
 SIE

R
P
N

IA

Rozmyślanie18

Jezus stanowczo uchyla się przed byciem arbitrem w sprawach 
majątkowych. Jego misja nie polega na dzieleniu mienia, Jego rola 
jako rozjemcy sprowadza się do innego wymiaru: jest sędzią ludzkich 
sumień. Zamiast rozstrzygać sprawy majątkowe i stawać po stronie 
prywatnych interesów jednej ze zwaśnionych stron, Jezus uczy dzie-
lenia się i umiejętnego korzystania z dóbr materialnych, dalekiego od 
chciwości, która wydawała się inspirować pytającego. 

Prawdziwa władza sądownicza Jezusa Chrystusa, jak wyznajemy 
w Credo, objawi się, gdy przyjdzie On na końcu czasów sądzić żywych 
i umarłych. To właśnie wtedy ujawni się jako Najwyższy Sędzia, usta-
nowiony przez Ojca. Prowadząc już teraz dzieło głoszenia Ewange-
lii – Dobrej Nowiny, nie przyszedł na ziemię jako sędzia. Przyszedł 
jako Zbawiciel dla dokonania dzieła Odkupienia. Dlatego, mówiąc 
mężczyźnie „Człowieku, któż Mię ustanowił sędzią albo rozjemcą nad 
wami?”, dał do zrozumienia, że nie otrzymał od Ojca misji sprawowa-
nia władzy sądowniczej, ale przyszedł usunąć niesprawiedliwość ze 
świata przez pomoc w głębokim nawróceniu się. 

Jezus daje do zrozumienia pokrzywdzonemu, że i jego dotyczy 
problem chciwości. Dążenie by „mieć więcej” jest samo w sobie do-
bre, bo zostaliśmy stworzeni jako ukierunkowani na Boga, który jest 
nieskończoną miłością i życiem bez granic. Jednak ludzie po tym, jak 
odwrócili się od Boga przez grzech pierworodny przestali rozumieć, 
że „więcej” znaczy „być bardziej dla”. Zaczęli gromadzić dobra, by 
„więcej posiadać” – nawet kosztem swoich braci. Współcześni Jezuso-
wi terminem chciwość, użytym przez Ewangelistę, określali coś wię-
cej niż skąpstwo. To określenie opisuje bogatych w dobra materialne, 
a jednocześnie nigdy nienasyconych, chcących posiadać coraz więcej. 
Ich samolubność wynika ze skupienia się na sobie. Pogoń za bogac-
twem doprowadziła do zapomnienia o innych ludziach. 

W przypowieści, którą dla zilustrowania problemu opowiada Je-
zus, chciwość wyraża się w dążeniu do „posiadania więcej” i staje się 
próbą zbawiania siebie, jaką podpowiada lęk przed śmiercią. Pożą-
danie dóbr doczesnych staje się normą działania i głównym celem 
człowieka, zastępującym Boga, a w konsekwencji prowadzącym do 
praktycznego ateizmu i wyobcowania z siebie i od innych. Wartość 
życia nie zależy od tego, co kto posiada. Ten kto podziela taki pogląd, 
niszczy w sobie to kim jest. Podkreśla to św. Jakub w swoim liście: 



3
 S

IE
R
P
N

IA

Rozmyślanie 19

„Pożądacie, a nie macie, żywicie morderczą zazdrość, a nie możecie 
osiągnąć, prowadzicie walki i kłótnie…”.

W przypowieści bardzo dosadnie została nazwana postawa czło-
wieka w  stosunku do bogactw i  przyszłej egzystencji. Głupotą jest 
pewność długiego życia, bezgraniczne pragnienie używania dóbr ma-
terialnych oraz zaufanie swym majętnościom. Bogacz najwyraźniej 
zapomniał, że jego życie jest darem, który w każdej chwili może mu 
być odebrany. Człowiek nie jest właścicielem swego życia. Otrzymał 
je w darze, jest za nie odpowiedzialny i na koniec będzie musiał zdać 
sprawę przed Bogiem z tego, jak nim zarządzał. 

Jezus zakończył przypowieść podsumowaniem, w  którym pod-
kreślając wielki egoizm bogacza, nawiązał do tematu chciwości. Wy-
jaśnił, że jego głupota polegała na gromadzeniu majątku tylko dla sie-
bie, nie myśląc o bliźnich. Dopiero gdy musiał stanąć przed Bogiem, 
okazało się, że właściwie nie ma nic, co by mógł Mu ofiarować. Jezus 
przestrzega nie tyle przed bogactwem, co przed bezmyślnym używa-
niem dóbr, które w ostatecznym rozrachunku czynią człowieka tra-
gicznym nędzarzem.

Gromadzenie dla siebie oraz bycie „bogatym u Boga” to dwie wy-
kluczające się postawy. Wyrazem egoistycznej miłości samego sie-
bie jest gromadzenie dóbr, które mają dać poczucie wartości i speł-
nienia. Takie ujęcie życia ludzkiego prowadzi do do przerażającej 
wizji:  tyle jestem wart, ile posiadam, a jeśli tracę przestaję istnieć. 
Bogaty u Boga to ten, kto ma świadomość, że wszystko, co posiada 
zawdzięcza Mu, dlatego nie boi się o siebie i swoje życie, a zaczyna 
kochać, czyli służyć dobrami, które posiada, aż do daru z samego sie-
bie. Los człowieka zależy od poprawnego używania rzeczy stworzo-
nych: albo są one środkami pomagającymi kochać Boga i bliźniego, 
a to oznacza umiejętność dziękowania i dzielenia się, albo stają się 
celem i namiastką Boga, co oznacza posiadanie ich i niezaspokojone 
gromadzenie. Czymś naturalnym jest pragnienie dobrobytu i pomyśl-
ności dla własnej rodziny, ale należy unikać głupoty polegającej na 
umieszczaniu w dobrach materialnych fundamentów naszej nadziei 
i szczęścia. Choć bogactwo samo w sobie jest dobrem, nie należy go 
traktować jako dobra absolutnego. Przede wszystkim nie zapewnia 
ono zbawienia, a wręcz może stanowić poważną przeszkodę w jego 
osiągnięciu. Właśnie przed tym niebezpieczeństwem przestrzega 



3
 SIE

R
P
N

IA

Rozmyślanie20

Jezus swoich uczniów. Dla nas, chrześcijan, prawdziwym skarbem, 
którego mamy szukać bez ustanku, jest to, «co w górze, gdzie przeby-
wa Chrystus, zasiadający po prawicy Boga»”.

Dzisiaj sprawy majątkowe zajmują równie często nasze umy-
sły. Perspektywa otrzymania spadku wyzwala instynkt żądzy, który 
dzieli najbliższych. Znane są sytuacje, gdy zatarg o spadek powoduje 
rozłam w rodzinie, wzajemne oskarżenia i procesy sądowe. Brat czy 
siostra stają się dla siebie największymi wrogami. Zdobycie majątku 
powoduje, że więzi rodzinne tracą znaczenie, a przysłowiowa „mie-
dza” staje się kością niezgody na całe życie. Spór o dobra materialne 
wśród najbliższych ma jeszcze jeden istotny wymiar. Ponieważ obie 
strony mają zawsze rację, obie czują się usprawiedliwione. Usprawie-
dliwiają także środki, jakimi się posługują: oszczerstwa, przekleń-
stwa, nienawiść. Swoich win nie widzą. Nie dostrzegają, że nienawiść 
drąży ich serca i oddala od Boga. Zwykle oczekują miłosierdzia Boże-
go, ale sami nie są w stanie pogodzić się z bliźnimi. 

W naszym codziennym życiu wyrazem chciwości jest nieustanna 
pogoń za dobrami. Niektórzy ludzie gromadzą coraz więcej ze stra-
chu, żeby im kiedyś nic nie zabrakło. Grecki filozof, Demokryt, stwier-
dza, że  „Chciwych ludzi można porównać do pszczół, bowiem tak 
pracują, jakby mieli żyć wiecznie”. Człowiek chciwy pracuje z zawzię-
tością. Nie potrafi przestać, bo boi się, że mu nie wystarczy. Pracuje 
więc zarówno w dni powszednie, jak i w święta. Nie potrafi odpo-
czywać, nie potrafi cieszyć się chwilą. Można więc powiedzieć, że nie 
potrafi żyć:  „uważa, że nadejdzie kiedyś taka chwila, kiedy będzie 
mógł cieszyć się z owoców swej pracy. Ale ciągle przesuwa ten mo-
ment ze strachu, że mógłby przegapić dalsze okazje do zapracowy-
wania się i  gromadzenia bogactw. Chciwiec nie potrafi prawdziwie 
żyć, ponieważ żyje myślą o przyszłym czasie. Tymczasem on nigdy 
nie nadejdzie. Dlatego taki człowiek pracuje, jakby miał żyć wiecznie” 
(A. Grün).

Dzisiaj coraz częściej młodzi ludzie nie decydują się na małżeń-
stwo czy założenie rodziny, bo twierdzą, że muszą się jeszcze dorobić, 
zapracować na mieszkanie, samochód itp. Spędzają po kilkanaście 
godzin w pracy, często kosztem relacji z najbliższymi. Wydaje się, że 
jest to zachowanie podobne do bogacza z przypowieści. Nie uwzględ-
nia ono bowiem interwencji Boga, nie jest oparte na Jego łasce. Nie 



3
 S

IE
R
P
N

IA

Rozmyślanie 21

daje również bezpieczeństwa, bo dobra materialne nie są w stanie 
zapewnić trwałości ludzkiego życia.

Jeszcze innym przykładem chciwości jest zmuszanie ludzi do 
ciężkiej pracy za przysłowiowe marne grosze. Bogaci przedsiębiorcy 
zatrudniający pracowników na czarno, zmuszający do pracy w nie-
dzielę lub zostawania po godzinach, wyzyskują innych, by wzbogacić 
się tanim kosztem.

Papież Franciszek uczył: „Zamiast «wielu lat» Bóg wskazuje na 
natychmiastowość «tej nocy; tej nocy umrzesz»; w miejsce «cieszenia 
się życiem» wskazuje mu «odebranie życia; oddasz życie Bogu», a za 
tym idzie sąd. Jeśli chodzi o rzeczywistość wielu nagromadzonych 
dóbr, na których bogacz wszystko opierał, zostaje ono przysłonię-
te sarkazmem pytania: «Komu więc przypadnie to, co przygotowa-
łeś?». Pomyślmy o walkach o dziedziczenie, tyle wojen rodzinnych. 
Jak wielu jest ludzi, wszyscy znamy tego typu historie, którzy zaraz 
po śmierci zaczynają przybywać: kuzyni, wnuki, aby zobaczyć: «co 
mi przypadnie?», «co ja dostanę?» i zabierają wszystko. W tym prze-
ciwstawieniu usprawiedliwione jest określenie «głupiec», ponieważ 
bogacz myśli o rzeczach, które niby są konkretne, a okazują się być 
fantazją. Dlatego Bóg, tym właśnie słowem zwraca się do tego czło-
wieka. Jest głupcem, ponieważ w praktyce zaparł się Boga, nie liczył 
się z Nim”.

„Nie oznacza to ucieczki od rzeczywistości, ale poszukiwanie 
tego, co ma prawdziwą wartość: sprawiedliwości, solidarności, go-
ścinności, braterstwa, pokoju – tego wszystkiego, co stanowi praw-
dziwą godność człowieka. Chodzi o dążenie do życia realizowanego 
nie według stylu światowego, ale według stylu ewangelicznego: ko-
chać Boga całym naszym sercem i miłować bliźniego tak, jak Jezus go 
umiłował, to znaczy służąc i dając siebie w darze – podkreślał Ojciec 
Święty. – „Zachłanność dóbr, chęć posiadania rzeczy, nie nasyca ser-
ca. Raczej powoduje większy głód! Chciwość jest jak dobre cukierki: 
weźmiesz jeden: «Ojej! Jaki dobry!», i sięgasz po następny, potem po 
kolejny. Tak właśnie jest z chciwością: nie nasyca się nigdy. Miłość 
rozumiana i przeżywana jako dar z siebie jest źródłem prawdziwe-
go szczęścia, podczas gdy niczym nieograniczone poszukiwanie dóbr 
materialnych i bogactw jest często źródłem niedoli, przeciwności, 
nadużyć i wojen. Tyle wojen rozpoczyna się od chciwości”.



3
 �IE

�
�
�

�A

Konferencja�2

Pytania do refleksji: 
–  Jaki jest mój stosunek do dóbr materialnych? Jak z nich korzystam?
–  Na czym opieram swoje życie? Czy nie jestem człowiekiem chciwym? 

Czy umiem się cieszyć z owoców swojej pracy?
–  Co nadaje mojemu życiu prawdziwą wartość? W jaki sposób się zabez-

pieczam? Jakie snuję plany na przyszłość?
–  Czy dobra materialne nie są powodem nieporozumień z bliźnimi?
–  Czy mam jakieś spory majątkowe? Jak próbuje je rozwiązać? 

Konferencja

Czym jest Rok Jubileuszowy

Istota jubileuszu
Jubileusz – słowo to budzi w nas bardzo pozytywne skojarzenia. 
Wielu z nas zapewne uczestniczyło w jakimś jubileuszu, może nawet 
w niejednym. Być może niektórzy z nas obchodzili już swoje własne 
jubileusze: 25-lecia/50-lecia małżeństwa, kapłaństwa, osiągnięcia 
jakiegoś dorobku naukowego, czy pracy na niwie społecznej…

Co ciekawe jubileuszu nie przeżywa się, kiedy mamy do czynie-
nia z ważnymi rocznicami np. nie mówimy, że obchodzimy jubileusz 
18 urodzin, 5-lecia czy 10-lecia małżeństwa. Jubileusze nie dotyczą 
też wydarzeń błahych, ale tych, które rzutują na całość życia. 

Czym są i dlaczego je obchodzimy? Czy zadawaliśmy sobie pyta-
nie o ich sens? Dziwnym byłoby ograniczanie tego wydarzenia jedy-
nie do świętowania. Jest ono potrzebne i ma wymiar wspólnototwór-
czy. Świętując – chcemy być razem. W dniu urodzin nikt nie zamyka 
się w czterech ścianach, samotnie zdmuchując świeczki i jedząc tort. 
Świętowanie jednoczy, jednak poprzestanie tylko na nim może wypa-
czyć istotę tego, czym jest jubileusz. Świętowanie, gdy się je źle prze-
żywa może pchnąć w kajdany próżności i samozadowolenia. 

Możnaby rzec, iż jubileusz jest niejako powrotem do źródła. Jak 
rzeka, która płynie ku morzu, czerpie wodę ze swojego źródła, tak 
człowiek, by móc płynąć do portu zbawienia, powinien powracać ser-
cem i pamięcią do tego, co było na początku. Do przysięgi małżeńskiej, 

ks. Rafał
Soćko



3
 S

IE
R
P
N

IA

Konferencja 23

do dnia święceń kapłańskich, do tych decyzji, które położyły pieczęć 
na naszym życiu i nieustannie nawołują, by „trwać w dobrem”. Jubi-
leusz jest manifestacją głębokiego przekonania, że nasze życie 
może być przepełnione sensem. Choć podlega ono przemijaniu (si-
wych włosów przybywa i z każdą chwilą zbliżamy się do ziemskiego 
kresu) i ulega osłabieniu (każda sfera naszego sacrum ulega atakom 
złego), to jednak realizujemy w nim wartości nieprzemijające, nada-
jące rytm biegowi naszego życia, nadające mu szczególne znaczenie. 

Jubileusz niesie pocieszenie. Czyni wyłom w tym myśleniu, które 
często nas infekuje i błędnie podpowiada: „to nie ma sensu”. Przeciw-
nie: sens jest. Pomimo niedoskonałości i upadków można ten sens 
na nowo odkrywać. Tak, jak zakurzony antyk schowany na strychu 
oblepiony pajęczyną nie traci swojej wartości przez to, że o nim za-
pomniano, tak też jest z ludzkim życiem. Jubileusz jest po to, by mó-
wiąc obrazowo, znieść coś w naszym życiu ze „strychu”, „odkurzyć” 
i kontemplować wielką tego wartość. Jubileusz przypomina z jakim 
pozytywnym bagażem i dorobkiem przekroczymy próg wieczności, 
bo choć nie zdajemy sobie z tego sprawy, ów dorobek wymyka się 
prawom śmierci i przemijania. (Ap 14,13: „Błogosławieni, którzy 
w Panu umierają – już teraz. zaiste, mówi Duch, niech odpoczną od 
swoich mozołów, bo idą wraz z nimi ich czyny”).

Skoro my, zwyczajni, prości ludzie, pątnicy – możemy obchodzić 
swoje jubileusze, to o ileż bardziej wypada nam wierzącym, obcho-
dzić kolejne jubileusze tego wielkiego dzieła, jakie dokonał i dokonu-
je na ludzkich sercach Jezus Chrystus, Pan i Zbawca nas wszystkich! 

Rok szabatowy i rok jubileuszowy w Piśmie Świętym
Choć jubileusze obchodzone są w Kościele dopiero od późnego śre-
dniowiecza, sama ich idea jest zakorzeniona w Biblii. Podstawą roku 
jubileuszowego jest tzw. żydowski rok szabatowy. Obchodzono go co 
siedem lat. Polegał on na tym, iż cyklicznie, w każdym następującym 
po sobie siódmym roku, powstrzymywano się od uprawiania zie-
mi. W Księdze Wyjścia czytamy: „Przez sześć lat będziesz obsiewał 
ziemię i zbierał jej płody, a siódmego pozwolisz jej leżeć odłogiem 
i nie dokonasz zbioru, aby mogli jeść ubodzy z twego ludu, a resztę 
zjedzą dzikie zwierzęta. Tak też postąpisz z twoją winnicą i z twoim 



3
 SIE

R
P
N

IA

Konferencja24

ogrodem oliwnym” (Wj 23,10-11). Zalecenie to było wyrazem wiary, 
że ziemia i wszelki obrót towarami przynależą Bogu, a człowiek jest 
tylko przejściowym posiadaczem. Niektórzy badacze Pisma świętego 
przekonują, że w zachowywaniu roku szabatowego kryje się symbo-
liczny powrót do pasterskiego trybu życia, jaki prowadzili przodko-
wie Narodu Wybranego – patriarchowie, którzy nie uprawiali ziemi, 
lecz podróżowali ze swymi stadami zwierząt z miejsca na miejsce, 
będąc niejako pielgrzymami, koczownikami. Inni w zachowywaniu 
roku szabatowego widzą przebijającą się tęsknotę za rajem, gdzie 
człowiek nie musiał trudzić się uprawą ziemi, miał wszystko zapew-
nione, bowiem o jego doraźne potrzeby troszczył się sam Stwórca. 
Idylla i beztroska zostały jednak zaprzepaszczone. Po grzechu pier-
worodnym człowiek został bowiem skazany na pracę w pocie czoła, 
pojawiło się cierpienie i niepewność życia.

Co kolejne siedem lat szabatowych obchodzono rok jubileuszo-
wy. Wypadał on więc co 50 lat (7x7=49; 49+1=50). Pan Bóg wzywał 
do jego obchodzenia. Był on naprawdę wyjątkowy: gdyż niewolni-
kom przywracano wolność, dłużnikom darowano długi, rodziny mia-
ły odzyskiwać swą dziedziczną własność (Kpł 25,9n). 

Zarówno rok szabatowy jak i jubileuszowy zapowiadały „rok ła-
ski”, o którym pisał prorok Izajasz: „Duch Pański spoczywa na Mnie, 
ponieważ Mnie namaścił i posłał Mnie, abym ubogim niósł dobrą no-
winę, więziom głosił wolość, a niewidomym przejrzenie, abym uci-
śnionych odsyłał wolnymi, abym obwoływał rok łaski od Pana”. Te sło-
wa Jezus w synagodze w Nazarecie odniósł do Siebie (Łk 4,18n). To 
On jest istotą roku łaski, roku jubileuszowego. On jest naszym Szaba-
tem, czyli odpoczynkiem. Odpoczynkiem od tego, co złe i zniewalają-
ce w naszym życiu. Odpoczynkiem od problemów dnia codziennego, 
od powszechnego przygnębienia. Odpoczynkiem od zmęczenia wy-
nikającego z naszej grzeszności. Sam przecież powiedział: „przyjdź-
cie do Mnie wszyscy, którzy utrudzeni i obciążeni jesteście, a Ja was 
pokrzepię” (Mt 11,28-30). Czyni to swoją łaską, która jest balsamem 
na nasze rany, zniewolenia, ślepotę… kluczem do otworzenia kajdan, 
w których trwamy, czasem nawet nieświadomie. 

Rok łaski nie jest cykliczny, tak jak żydowski rok szabatowy czy 
jubileuszowy. On trwa nieprzerwanie od dnia, w którym Wcielony 
Syn Boży, Jezus Chrystus, dokonał dzieła naszego odkupienia. Ten rok 



3
 S

IE
R
P
N

IA

Konferencja 25

liczy sobie nie 365 dni, ale całe tysiąclecia. A trwać będzie aż do dnia, 
kiedy Zmartwychwstały Pan przyjdzie, aby sądzić żywych i umarłych. 

Rodzi się pytanie: Po co dzisiaj ogłaszać rok jubileuszowy, skoro 
Panu nie jest potrzebny specjalny czas, aby działać w naszym życiu 
z mocą, aby czynić cuda swą łaską? Odpowiedź jest banalna. W naszą 
ludzką naturę wpisana jest nieumiejętność nieprzerwanego święto-
wania. Nawet najbardziej wzniosłe treści, z biegiem czasu nam po-
wszednieją i o nich zapominamy. Co ciekawe, w kościelnej łacinie 
wszystkie dni tygodnia są świąteczne. Niedziela nazywana jest „Dies 
Domenica” (dniem Pana), a kolejne dni tygodnia to: feria secudna 
(święto drugie), feria tertia (święto trzecie)… Wszystkie dni tygodnia 
winny być wyjątkowe i uroczyste, gdyż są napełnione Bożą obecno-
ścią. Jednak codzienna rutyna oddala nas od tej świadomości. Kościół 
ogłaszając rok jubileuszowy chce przywracać nam tę świadomość.

Rok jubileuszowy w historii Kościoła
W epoce chrześcijańskiej pierwszy rok jubileuszowy był obchodzo-
ny w 1300 roku. Cykl ich regularnego obchodzenia, co 100 lat, został 
wyznaczony przez papieża Bonifacego VIII. Niemniej jednak w  pa-
mięci ówczesnego ludu drzemało przekonanie, że rok ten jest na-
prawdę czymś niezwykłym, czymś więcej niż tylko czasem spowitym 
pospolitą radosną otoczką (taki wymiar towarzyszył tłumom, któ-
re ciągnęły do Rzymu z całej Europy). To był autentyczny rok łaski, 
w którym działy się cuda – te widzialne, namacalne, jak uzdrowienia, 
ale i te ciche, mniej spektakularne, lecz chwytające za serca pojedyn-
czych ludzi, łaknących dotknięcia łaską Pana. Lud rzymski nie chciał 
więc czekać kolejne 100 lat. Na prośbę, wyrażoną w petycji w 1342 r., 
okres ten skrócono do 50 lat – tak, aby każde pokolenie, choć raz 
w życiu, miało szansę doświadczyć roku jubileuszowego.

W 1389 r., w celu upamiętnienia liczby lat życia Chrystusa, papież 
Urban VI chciał ustalić cykl jubileuszowy przypadający co 33  lata, 
i  ogłosił jubileusz w roku 1390. W związku ze swoją śmiercią, nie 
mógł go celebrować. Ostatecznie przewodniczył mu nowy papież – 
Bonifacy IX. Nie zrezygnowano on z obchodzenia jubileuszu co ko-
lejne 50 lat, i tak w 1400 r. ówczesny następca św. Piotra potwierdził 
darowanie win pielgrzymom, którzy przybyli wówczas do Rzymu. 



3
 SIE

R
P
N

IA

Konferencja26

Kolejną wyjątkową datą był rok 1423, kiedy to papież Marcin V 
ogłosił jubileusz, minęło bowiem 33 lata od jubileuszu w 1390 roku. 
Był to również czas dziękczynienia za zażegnanie wielkiego kryzy-
su, jaki trawił Kościół. Marcin V był bowiem pierwszym papieżem 
wybranym po tzw. Wielkiej Schizmie Zachodniej, która była czasem 
ogromnego zamętu i podziału w łonie Kościoła, którym rządziło 
wtedy aż trzech papieży równocześnie! Tylko jeden z nich był pra-
wowitym następcą św. Piotra, a pozostałych dwóch – uzurpatorami. 
Jednak narody europejskie i ich biskupi nie wiedzieli, który z nich 
jest prawdziwy, i którego słuchać. Kompromisowe konklawe z 1417 r. 
obaliło wszystkich trzech, powołując kardynała Oddna Colonne na 
Stolicę Piotrową. Przyjął on imię Marcina V. Jego pontyfikat – choć nie 
był sielanką – okazał się czasem początku odwilży. Rok Jubileuszo-
wy miał być tego symbolem. Po raz pierwszy otwarto wtedy Święte 
Drzwi Bazyliki św. Jana na Lateranie. 

W 1450 r. po raz ostatni obchodzono jubileusz po upływie 50 lat. 
Za sprawą papieża Pawła II okres ten został skrócony do 25 lat. Od 
1475 r. jubileusze odbywały się w sposób ciągły, aż do czasów wojen 
napoleońskich, które uniemożliwiły odbycie się jubileuszu w 1800 r., 
a potem w czasie Wiosny Ludów w 1850 roku. W XIX w. odbyły się 
tylko jubileusze w latach 1825 i 1875, choć w tym ostatnim wojska 
masońskie króla Wiktora Emmanuela II zajmujące Rzym, nie do-
puściły do celebracji otwarcia i zamknięcia Drzwi Świętych. Był to 
burzliwy czas procesów zjednoczeniowych państw włoskich w jeden 
organizm polityczny. Przegrała koncepcja, w której to papież miał 
być władcą państwa włoskiego. Państwo Kościelne, rządzone przez 
papieża, które zajmowało znaczną część Półwyspu Apenińskiego fak-
tycznie przestało istnieć. Papież przestał być monarchą liczącym się 
jako podmiot na arenie międzynarodowej, a Jego ziemie ograniczono 
do kilku symbolicznych hektarów na terenie miasta Rzym. Tak po-
wstało najmniejsze na świecie Państwo Watykańskie. Papież na znak 
protestu i nieuznania utraty terytorium, zarządził wstrzymanie bło-
gosławieństwa Urbi et Orbi. Nie udzielano go aż do 1925 roku. 

W XX w. papież Pius XI ogłosił dwa jubileusze: zwyczajny (1925), 
w którym podkreślił zaangażowanie Kościoła na rzecz budowania 
lepszego społeczeństwa oraz w 1900 rocznicę śmierci Jezusa (1933). 
Był to pierwszy jubileusz świętowany z tak wielkim rozmachem. 



3
 S

IE
R
P
N

IA

Konferencja 27

Rzym odwiedziła rekordowa ilość pielgrzymów (ponad 2 mln). Licz-
ba ta wydaje się imponująca biorąc pod uwagę ówczesne środki loko-
mocji oraz liczbę ludności na świecie przed eksplozją demograficzną. 

W 1950 r. papież Pius XII ogłosił rok święty i dogmat o Wniebo-
wzięciu NMP. Był to początek rozkwitu masowej turystyki religijnej. 
Na terenie Włoch utworzono tzw. Kartę Pielgrzyma, równoważną 
z  paszportem. Papież podjął też decyzję o  rekonstrukcji kolegium 
kardynalskiego, znacznie ograniczył liczbę kardynałów z Włoch, 
tworząc z nowego kolegium rodzaj ogólnoświatowej delegacji, repre-
zentującej wiernych z najdalszych zakątków świata. Kolejny jubile-
usz ogłoszony przez Pawła VI w 1975 r. był transmitowany na całym 
świecie. Jego owocem było zniesienie wzajemnych ekskomunik Ko-
ścioła Katolickiego i Kościoła Bizantyńskiego. 

Za pontyfikatu św. Jana Pawła II Kościół obchodził dwa jubile-
usze: w 1983 r (w 1050 r. śmierci i zmartwychwstania Jezusa) oraz 
wielki jubileusz roku 2000. Wtedy to przez cały rok Jan Paweł II odby-
wał liczne pielgrzymki po całym świecie, w tym – najważniejszą – do 
Ziemi świętej, gdzie nawoływał do dialogu Kościoła z wyznawcami 
judaizmu i islamu. Ważnym elementem tego czasu były Światowe Dni 
Młodzieży w Rzymie, w których uczestniczyło ponad 2 mln młodych 
z całego świata. W trakcie Wielkiego Jubileuszu Ojciec Święty nawo-
ływał do powszechnego przebaczenia i przepraszał za grzechy ludzi 
związanych z Kościołem, dokonane na przestrzeni dwóch tysiącleci. 

W XXI w. obchodziliśmy już nadzwyczajny jubileusz w 2016  r., 
tzw. Rok Miłosierdzia, ogłoszony przez papieża Franciszka. Jest on 
związany z 50. rocznicą zakończenia Soboru Watykańskiego II. 
W wielu katedrach i sanktuariach otworzono tzw. drzwi miłosierdzia. 
Papież ustanowił Misjonarzy Miłosierdzia, którym powierzył władzę 
odpuszczania grzechów, zastrzeżonych dla Ojca Świętego. Ponadto 
każdy kapłan mógł rozgrzeszyć z grzechu aborcji. Teraz przeżywamy 
Zwyczajny Rok Jubileuszowy, którego tematem jest nadzieja. 

Jubileusz zwyczajny, a jubileusz nadzwyczajny. Jubileusz dzisiaj.
Zaprezentowany rys historyczny wskazuje, że niektóre jubileusze 
odbywały się nie co 25 lat, lecz z racji bardzo ważnych rocznic prze-
żywanych w Kościele. Takie jubileusze nazywamy nadzwyczajnymi. 



3
 SIE

R
P
N

IA

Konferencja28

Były one obchodzone w latach: 1933, 1983 i 2016. Jubileusz zwyczaj-
ny odliczany jest co 25 lat, od momentu Narodzin Chrystusa. 

Papież Franciszek w bulli „Nadzieja zawieść nie może” napisał, 
że obecny rok ma dać każdemu żywe doświadczenie Bożej miłości, 
które daje nadzieję zbawienia w Chrystusie. Głównym celem tego 
jubileuszu nie jest wizyta w Rzymie i przejście przez bramy Drzwi 
Świętych (choć do tego zachęcamy!). Nie chodzi o pojechanie, a o po-
jednanie. Tego symbolicznego przejścia przez Drzwi Święte – które 
oznacza właśnie pojednanie – można dokonać również w kościołach 
stacyjnych naszej diecezji. Przekroczenie drzwi, samo w sobie nic nie 
znaczy. Powinien to być głęboki, mistyczny gest, poprzedzony po-
wrotem do życia w łasce, wyrzeknięciem się grzechu, a szczególnie 
przebaczeniem tym, którzy nas skrzywdzili. Przebaczenie bowiem 
jest kluczowe w doświadczeniu mocy łaski. W modlitwie Pańskiej 
„Ojcze nasz” błagamy: przebacz nam nasze winy jako i my przebacza-
my naszym winowajcom. Aby zacząć od nowa, aby poczuć, że Bóg ci 
przebacza, sam przebaczaj. 

Niech ten rok upływa pod znakiem łez uronionych nad tym, co 
obrażało Boga w moim życiu, pod znakiem wyciągniętej na zgodę 
ręki, pod znakiem dzieł miłosierdzia wobec najbardziej potrzebują-
cych czy odrzuconych. Czyń to, co robili biblijni Żydzi: ogłoś amnestię 
dla tych, którzy cię skrzywdzili, wypuść z twojego serca niewolni-
ków, wobec których żywisz chęć zemsty; daj odpocząć glebie twojego 
serca, która ciągle orana jest poczuciem krzywdy i pielęgnowaniem 
uraz; daj odpocząć ziemi twojego życia, w której zasiałeś kąkol ego-
izmu, samowystarczalności, kariery… Niech obrodzi teraz rzucone 
przez Boga ziarno Jego miłości. Czyń tak, a zobaczysz, jak Pan ob-
wieści nad tobą twój własny rok łaski. Nie wątp w to! Doświadczysz 
tego daru podobnie, jak miliony anonimowych wiernych, którzy na 
przestrzeni ponad 700 lat pielgrzymowali do Rzymu, by błagać o cud. 

Przechodząc świadomie przez Drzwi Święte, dokonujemy przej-
ścia przez Drzwi Serca Jezusa, które jest skarbnicą łask wszelkich. On 
sam o sobie powiedział: „Ja jestem bramą. Jeżeli ktoś wejdzie przeze 
Mnie, będzie zbawiony – wejdzie i wyjdzie, i znajdzie paszę. Złodziej 
przychodzi tylko po to, aby kraść, zabijać i niszczyć. Ja przyszedłem 
po to, aby [owce] miały życie i miały je w obfitości” (J 10,9-10).


